
Renate Kock 

Célestin Freinet 

 
„Mein einziges Talent als Pädagoge besteht darin, dass ich mich meiner eigenen Kindheit sehr gut 

erinnern kann. Ich fühle und begreife als Kind die Kinder, die ich erziehe, und erkenne als Kind und 

Erwachsener zugleich die Irrtümer einer Wissenschaft, die ihren Ursprung vergessen hat.“ (Freinet 

1959 zit. n. Freinet, E. 1981, S. 1) 

 

Nach Skiera sind Leben und Werk Freinets durch folgende Grundgedanken bestimmt:  
„Freinets Kritik am Kapitalismus, seine antifaschistische Gesinnung, sein Eintritt im Jahre 1927 in die Kommunistische 

Partei Frankreichs (die er nach ‘einer von der Partei orchestrierten Verleumdungskampagne‘ gegen ihn  1948 verlässt 

(Freinet, M. 1994, S. 13ff.)), sein gewerkschaftliches Engagement, sein Eintreten für eine Education populaire und die 

laizistische Schule, einer Volkserziehung im Sinne aufklärerischer und republikanischer Grundsätze, sein wacher Sinn 

für alle Bestrebungen einer Neuen Erziehung und Schule, seine Mitarbeit in der Résistance, sein friedenspolitisches und 

–pädagogisches Engagement…“ (Skiera 2003, S. 313) 

Célestin Freinet wird am 15. Oktober 1896 als fünftes Kind einer südfranzösischen, katholischen 

Bauernfamilie im  provenzalischen, zu den französischen Seealpen (Département Alpes-

Maritimes/06) gehörenden Dorf Gars geboren. Freinet besucht die öffentliche, schulgeldfreie, 

laizistische Schule in Gars (Arrondissement Grasse im Kanton Saint–Auban) – die Schule der 

Kinder der Arbeiter, der Landbevölkerung und der unteren Mittelschicht. Auf diese Bezugsgruppe 

sind seine schulischen und außerschulischen Arbeiten und Aktivitäten gerichtet. Sie ist 

Ausgangspunkt seiner Gesellschaftsanalyse.  

Durch das Literaturstudium der Werke von Rousseau, Rabelais, Montaigne und besonders 

Pestalozzi bis Marx, Engels und Lenin kommen Freinet Bedenken an der herkömmlichen 

Unterrichtspraxis. Briefwechsel mit zeitgenössischen Pädagogen und Reisen zu nationalen und 

internationalen pädagogischen Kongressen bringen ihn in Kontakt mit den europäischen und 

weltweiten Reformbewegungen. Hinzu kommen scharfe Abhandlungen über die Ideologie der 

laizistischen Schule in der Ecole Émancipée und Clarté, da diese ihre eigene Zielsetzung, 

gesellschaftsverändernde Kraft zu sein, nicht durchhalten kann und stattdessen ein 

situationsenthobenes, abstraktes, an der herrschenden bürgerlichen Kultur und an herrschenden 

bürgerlichen Werten orientiertes Lehrbuchwissen vermittelt, das der Freiheit des kritischen Geistes 

und der Entwicklung der Urteilskraft kaum mehr Raum lässt.  

So schreibt Freinet in seinem klassischen Werk Ecole moderne française von 1944:  
„Die ... öffentliche Schule, die sich hartnäckig auf eine längst überholte pädagogische, unterrichtstechnische, geistige 

und moralische Konzeption versteift, entspricht weder den heutigen Lebensgewohnheiten noch den Aspirationen eines 

Proletariats, das sich täglich in stärkerem Maße seiner geschichtlichen und menschlichen Bedeutung bewusst wird. Die 

Schule bereitet nicht mehr für das Leben vor, sie ist weder auf die Zukunft noch selbst auf die Gegenwart ausgerichtet. 

Sie klammert sich an eine längst überholte Vergangenheit.“ (Freinet, C. 1944/1979, S. 9) 

Freinet richtet seine Arbeit auf das öffentliche staatliche Schulsystem aus. Er formuliert eine 

grundlegende Kritik am laizistischen Primarschulwesen der 1920er Jahre und der Vereinzelung der 

Lehrerschaft. Er unternimmt eine pädagogische Neudefinition des republikanischen 

Laizitätsbegriffs und konzipiert ab 1935 zusammen mit seiner Frau Elise einen eigenen 

Schulversuch in Vence, wobei er auf der Grundlage seiner eigenen Lehr–/Lerntheorie ein eigenes 

didaktisch–methodisches Konzept entwickelt. Das proletarische Kind, das für Freinet weder von 

Geburt an als böse noch von Geburt an als gut, sondern als ein soziales Wesen gesehen wird, steht 

dabei im Mittelpunkt seiner Konzeption.  

Mit der C.E.L. (Coopérative de l´ Enseignement Laïc)  (1927) und dem I.C.E.M. (Institut 

Coopératif de l´Ecole  Moderne) (1947) ruft Freinet darüber hinaus eine eigene 

Lehrerbildungsbewegung ins Leben. 1961 wird die F.I.M.E.M. (Fédération internationale des 

mouvements d´ Ecole moderne) gegründet, eine bis heute arbeitende Vereinigung der weltweiten 

nationalen Gruppierungen. 

 

Betrachtet man die Rezeptions– und Wirkungsgeschichte C. Freinets (1896–1966) kann man 



feststellen, dass Leben und Werk und die Pädagogik Freinets aus unterschiedlichen Perspektiven 

betrachtet werden können.  

 

Freinet als Laizist 

Als Schüler und Inhaber des Certificat de fin d´etudes normales (14. Oktober 1914), als Student mit 

dem Ziel des Erwerbs der Lehrbefähigung für die französischen Primarschulen – des Certificat 

d´aptitude professionnelle (26. Oktober 1920) – sowie als Instituteur, als Lehrer, zunächst an einer 

zweiklassigen Ecole primaire für Jungen in Bar–sur–Loup (ab Januar 1920), an der Freinet nach 

Prüfungen am 26. Mai und 29. Oktober desselben Jahres in den Schuldienst übernommen wird, ist 

Freinet mit der laizistisch–positivistisch begründeten Primarschule (vgl. Harth 1986),der Ecole 

laïque–Ecole du peuple, aufs Engste verbunden. Diese Schule hat er durch seine neuen Techniken 

und Unterrichtsmethoden reformiert.  

 

Freinet hat den republikanischen Laizitätsbegriff unter Rückbesinnung auf seine 

reformpädagogische Verwurzelung in der Education Nouvelle, seiner frühen Zugehörigkeit zur 

revolutionär–syndikalistischen Fédération de l´Enseignement, der späteren Fédération Unitaire 

(1920–1926), und beeinflusst durch die Volksbildungsbewegung Jean Macés, für seine 

pädagogische Arbeit neu definiert (vgl. Kock 2006, S. 14 f.). Freinet führt den Begriff Laizität aus 

seiner dogmatischen Engführung, sowohl auf die Wahrung religiöser Neutralität, als auch auf die 

Schaffung nationaler Einheit, heraus. Laizität wird von ihm gesellschafts– und zeitkritisch immer 

wieder neu inhaltlich bestimmt. Maßstab für Laizität ist die Freiheit des Menschen, die nicht 

losgelöst werden kann von gesellschaftlicher Unfreiheit. Laizität ist für Freinet der Begriff, mit dem 

die eigene Geschichte von Erwachsenen und Kindern Teil einer in die Zukunft hinein 

fortschreitenden und nationale Grenzen überschreitenden Befreiungsgeschichte des Volkes wird. 

Auch seine Kommunismuskritik im Spätwerk ist als Dogmatismuskritik eine konsequente 

Fortführung seiner Idee von der Laizität. 

 

 
Freinet als Reformpädagoge 

Freinet entstammt im Speziellen der frankophonen Reformpädagogik, die über die 

reformpädagogische Bewegung im ersten Drittel des zwanzigsten Jahrhunderts hinaus durch den im 

Bureau international d´éducation au service du mouvement éducatif (B.I.E.) in Genf und den im 

Groupe français d´éducation nouvelle (G.F.E.N.) institutionalisierten Gedankenaustausch bis heute 

hin Bestand hat. Sie zielt auf die Einpassung des Individuums in eine als dynamisch begriffene 

industrielle Entwicklung. Sie orientiert sich an den (natur–)wissenschaftsgeleiteten Grundsätzen 

und Optionen der Ligue internationale pour l´éducation nouvelle (vgl. Kock 2006, S. 104; Hameline 

2002) und umfasst den Spiritismus Adolphe Ferrières genauso wie die Psychagogik Charles 

Baudoins, die experimentelle Pädagogik Robert Dottrens und Ansätze der experimentellen 

Psychologie von Edouard Claparède bis Jean Piaget. 

Freinet hat die Genfer Schule um Jean Piaget (1896–1980) und Édouard Claparède (1873–1940) 

und die Überlegungen Adolphe Ferrières (1879–1960) zur Selbsttätigkeit immer wieder 

aufgegriffen, stand mit diesen Personenkreisen in Kontakt und hat in Auseinandersetzung mit 

diesen sowie mit der Theorie Lew Semjonowitsch Wygotskys (1896–1934) und Vertretern der 

kulturhistorischen Schule: Nikolai Alexandrowitsch Bernstein (1896–1966) und Alexej N. 

Leontjew (1903–1979), weiter mit Henri Wallon (1879–1962), insbesondere der Reflexologie Iwan 

Petrowitsch Pawlows (1849–1936), und auch Behavioristen wie Edward Lee Thorndike (1874–

1949) und sodann mit dem von ihm belegten Begriff des „tâtonnement expérimental“ eine eigene 

Lehr–/Lerntheorie formuliert und begründet (vgl. Kock 2019). Diese wird heute im Zuge der 

Konstruktivismusdebatte der ausgehenden 1980er und 1990er Jahre neu diskutiert (vgl. Riemer 

2004; Kock 2019; 2024).  

 
 



Freinet als Sozialist  

Anders als manch andere Theoretiker einer emanzipatorischen, an den Idealen der französischen 

und der erwarteten proletarischen Revolution orientierten Emanzipationspädagogik lehnt Freinet 

„jede propagandistische Bearbeitung, sei sie von rechts oder von links, regierungsfreundlich oder 

oppositionell“ (Freinet, C.1933a) strikt ab. Eine politische Instrumentalisierung der Pädagogik ist 

für ihn mit der Würde des Kindes und den Prinzipien einer selbsttätigen Erziehung unvereinbar. Im 

Unterschied zu den revolutionären Syndikalisten und ihrer im Jahre 1924 verabschiedeten 

Resolution sur l´éducation rationelle et humaine (Resolution über die rationale und menschliche 

Erziehung) lehnt Freinet die politische Parteinahme und eine in den Klassenbegriff mündende 

Klassenerziehung ab. Wendungen wie: „Wenn die Politik in die Schule einzieht, zieht die 

Pädagogik aus ihr aus“ oder: „Wir sind Pädagogen und keine Politiker“ (Freinet, C. 1933b; 1950) 

gehören in diesen Kontext.  

„Die (soziologisch-positivistische RK) Absicht, im Voraus die Gesellschaft definieren zu wollen, in 

der wir die Schüler später gerne leben sehen würden“, bezeichnet Freinet als einen „pädagogischen 

und historischen Unsinn“ (Freinet, C. 1930/31 zit. n. Freinet, E. 1969, S. 116). Dagegen setzt er den 

Traum einer Gesellschaft, „in der alle Ausbeutung des Menschen durch den Menschen 

ausgeschlossen ist“ (ebd., S. 116).  Diese bildet das menschliche und gesellschaftliche Ideal, an dem 

sich für Freinet eine befreiende Erziehung zu orientieren hat (vgl. Skiera 2003, S. 319).  

Die Rezeption Freinets als eines Sozialisten erfolgte insbesondere durch die bundesdeutsche 

Rezeptionswelle der ausgehenden 1970er Jahre, der zweiten Rezeptionswelle des Lebens und 

Werks Freinets in Deutschland. Zentrale Gedanken Freinets, die in diesem Zusammenhang 

aufgegriffen werden, sind: der Begriff des Bildungskapitalismus; die Überzeugung von der 

Notwendigkeit einer Revolutionierung der Schule sowie die Idee von der letzten Etappe der 

kapitalistischen Schule (Freinet, C. 1924). 

In der Freinetbewegung der Bundesrepublik Deutschland nach 1962 ist Freinet auf unterschiedliche 

Weise rezipiert worden. Der Arbeitskreis Schuldruckerei (AKS) stellt die Verbreitung der 

pädagogischen Ideen und Techniken Freinets zur Erneuerung der innerschulischen Arbeit in den 

Mittelpunkt. Die Bremer Pädagogik–Kooperativen dagegen beziehen sich auf das 

gesellschaftskritische Engagement des frühen Freinet und sehen in seiner Pädagogik einen Weg zur 

Veränderung einer repressiven Gesellschaft mitsamt ihrer repressiven Schule.  Diese 

Interpretationslinie, der auch Ulf Preuss–Lausitz, der die gewerkschaftlichen Aktivitäten Freinets 

herausstellt, zugeordnet werden kann (vgl. Preuss–Lausitz 1982), versteht Freinet vom 

demokratischen Sozialismus her, betont das gesellschaftliche Engagement Freinets, sein 

"politisches Selbstverständnis vom Lehrerdasein" (Krüger–Potratz 1979/80, S. 92) und sein 

Bekenntnis zur französischen kommunistischen Partei. In diesem Zusammenhang wird die Frage 

gestellt: "Wie kann sich die Freinet–Pädagogik unter anderen gesellschaftlichen und 

bildungspolitischen Bedingungen entwickeln?" (Krüger–Potratz 1979/80, S. 95). Den politischen 

Aspekt der Pädagogik Freinets betont auch Jean–Claude Giradin, der die "Volkspädagogik Freinets 

als integrierenden Bestandteil des Klassenkampfes" (Giradin 1972, S. 141 f.) betrachtet. 

Fabienne Bock betrachtet die Anfänge Freinets und sieht seine Originalität in dem gleichzeitigen 

Bemühen um Erneuerung der Pädagogik und Veränderung der Gesellschaft (vgl. Bock 1978). Unter 

diesem Gesichtspunkt untersucht sie die Entstehung der Freinet-Bewegung in der Zeit von 1920 bis 

1940 und kommt zu dem Schluss, dass in dem Maße, wie die pädagogischen Ideen Freinets Gestalt 

annehmen, der politische und syndikalistische Kampf in den Hintergrund gedrängt wird.  

Lange Zeit wurde Freinet nach dem Zweiten Weltkrieg, insbesondere angesichts seines Austritts 

aus der KPF, eine Wandlung bescheinigt, so von Klaus Wünsche (1983) in Anlehnung an Roland 

Laun (1982). Auch die Anfang der 50er Jahre innerhalb der französischen pädagogischen Linken 

(Snyders/Cogniot) erfolgte Diskussion um die Pädagogik Freinets geht von einer Wandlung 

Freinets aus, insofern sie ihm vor dem Krieg eine politische Motivierung und nach dem Krieg eine 

lediglich pädagogische Motivierung im Sinne der Pédagogie Nouvelle zuschreibt. 

Georges Piaton unterscheidet in seiner Zusammenschau des Werkes Freinet zwischen dem frühen 

Freinet mit der pédagogie révolutionnaire und dem späten Freinet mit der pédagogie moderne 



(Piaton 1974, S. 142 f.). Eine grundsätzlich andere Interpretation des Begriffes modern findet sich 

bei Marie–Claire Lepape (vgl. Lepape 1979, S. 102) und in Anlehnung an sie bei Roland Laun (vgl. 

Laun 1982, S. 516 f.) und Peter Teigeler (vgl. Teigeler 1992, S. 45 ff.). Modern wird interpretiert 

als Anspielung auf den Anarchisten Francisco Ferrer (vgl. Ferrer 1923), den "Begründer der 

modernen freiheitlichen Volkserziehung in Spanien." (Ramus 1921, S. 6) 

 
Fazit 

Freinet beginnt seinen Weg als ein Instituteur: ein Lehrer der Dritten französischen Republik. Diese 

Lehrer brannten für ihre Schule: die école laïque – école du peuple – d i e große Errungenschaft der 

Dritten Republik – 100 Jahre nach der Französischen Revolution – für die Kinder des Volkes: die 

Kinder der Arbeiter, der Landbevölkerung, der unteren Mittelschicht. Wobei die revolutionären 

Syndikalisten – die Anhänger der unvollendeten Republik, der nicht zu Ende geführten Revolution 

– diese Republik und deren Schule nochmals revolutionieren wollten. 

Die französischen Instituteurs sind dort, wo sie organisiert waren, Gewerkschafter in den 

entsprechenden Lehrergewerkschaften; revolutionäre Syndikalisten, keine Anarchisten; 

Gewerkschafter, aber keine Arbeiter – die Trennung von Gewerkschafts- und Arbeiterbewegung ist 

etwas Typisches für Frankreich. Arbeiterschulen waren angedacht als Alternative zur Schule der 

Dritten Republik.  

Blickt man auf den großen Schulreformer Ferdinand Buisson, der von Jules Ferry – der von einer 

Schule für ein bürgerliches demokratisches Frankreich Schule träumte, die von allen Kindern aller 

sozialen Klassen und aller Weltanschauungen besucht werden sollte – als Bildungsminister 

eingesetzt wurde, dann zeigt sich eine Nähe zum Sozialismus. Ferdinand Buisson gehörte der Parti 

radical an, der 1901 gegründeten historischen Parti républicain, radical et radical–socialiste, deren 

linker Flügel sich später als Parti radical de gauche abspaltete. 

Freinet gehörte einige Jahre der Kommunistischen Partei Frankreichs an; ebenso der 

Revolutionären Lehrergewerkschaft, der er bereits 1926 seine eigene pädagogische Gruppe, die 

spätere C.E.L., entgegensetzte, da für seine Vorstellungen selbst die Revolutionäre 

Lehrergewerkschaft sich zu wenig für die praktischen schulischen Aufgaben eines Lehrers und 

deren methodische und didaktische Arbeit interessierte. 

Ich möchte noch erwähnen, dass Freinet in einem seiner frühen Artikel, in denen er seine eigene, 

von ihm und seiner Frau Elise 1935 gegründete Schule – insofern er, ähnlich wie auch einige andere 

gewerkschaftlich organisierte Lehrer, versetzt werden sollte – vorstellt, diese als eine 

reformpädagogische Schule und eine experimentelle Schule beschreibt und auch an einer Stelle als 

eine erste Arbeiterschule benennt. D.h. nicht, dass Freinet der Arbeiterbewegung angehörte – er war 

Mitglied in der revolutionären Lehrergewerkschaft–, sondern er hat dem Anliegen der Arbeiter, eine 

eigene Schule zu gründen, die nicht realisiert worden war bis dahin Tribut gezollt.  

 
Quellen und Literatur 

 

Quellen: 

Ferrer, Francisco (1923): Die moderne Schule, Berlin: Der Syndikalist. 

 

Freinet, Célestin (1924): Vers l´école du prolétariat. La dernière étape de l´école capitaliste. In: 

Clarté 4/2024. 
 

Freinet, Célestin (1933a): In: L´Educateur prolétarien 8/1933. 
 

Freinet, Célestin. (1933b): Freudisme, Communisme, Confusion. In : L´Educateur prolétarien 

2/1933 . 
 

Freinet, Célestin (1950): In: L´Educateur prolétarien 5/1950. 
 



Freinet, Célestin (1959): Notre laboratoire, c est  enfant. In: Freinet, C. (1959): Les dits de Mathieu. 

Une pédagogie moderne de bon sens, Paris: Delachaux et Niestlé. 
 

Freinet, Célestin (1979): Die moderne französische Schule, hrsg. v. Jörg, H., 2. Aufl., Paderborn: 

Schöningh. 

 

Freinet, Elise (1969): Naissance d´ une pédagogie populaire, Paris: Maspero. 
 

Freinet, Elise (1981): Erziehung ohne Zwang. Der Weg Célestin Freinets, übersetzt und bearbeitet 

von Hans Jörg, Stuttgart: Klett–Cotta. 
 

Freinet, Madeleine (1994): Repères biographiques. In: Freinet, Célestin (Hrsg.): Oeuvres 

pédagogiques. Tome 1, Paris: Editions du Seuil, S. 13–17. 
 

Monographien: 

Bock, Fabienne (1978): Enjeux politiques et débats pédagogiques: la formation du "Mouvement 

Freinet" (1920–1940). Doctorat de 3e cycle, Paris VII. 
 

Hameline, Daniel (2002): L´éducation dans le mitoir du temps, Lausanne: Loisirs et pédagogie. 

 

Harth, Waltraut (1986): Die Anfänge der neuen Erziehung in Frankreich, Würzburg: Königshausen 

und Neumann. 
 

Kock, Renate (2006): Célestin Freinet – Kindheit und Utopie, Bad Heilbrunn: Klinkhardt. 

 

Kock, Renate (2019): Freinets pädagogische Theorie des Lernens und des Lehrens. Naturalistische 

Lebensphilosophie, experimentelle Psychopädagogik und kooperative Praxis, Hohengehren: 

Schneider. 

 

Laun, Roland (1982):  Freinet – 50 Jahre danach, Heidelberg: Schmidt-Herb & Mehlig. 
 

Piaton, Georges (1974): La pensée pédagogique de Célestin Freinet, Toulouse: o.V.  

 

Ramus, Pierre (1921): Francisco Ferrer – ein Märtyrer der freien Jugenderziehung und modernen 

Kulturschule, Wien–Klosterneuburg: o.V.  
 

Riemer, Matthias (2004): Konstruktivistische Aspekte einer biologiedidaktischen Neuorientierung – 

metatheoretische und empirische Analysen zur Freinetpädagogik, Hohengehren: Schneider. 

 
Skiera, Ehrenhard (2003): Reformpädagogik – in Geschichte und Gegenwart. Eine kritische 

Einführung, München: Oldenbourg. 

 

Aufsätze in Herausgeberschaften: 

 

Giradin, J. C. (1972): Célestin Freinet – ein revolutionärer Pädagoge. In: Gorz, André (Hrsg.): 

Schule und Fabrik, Berlin: Merve-Verlag, S. ???. 
 

Lepape, Marie–Claire (1979): Die Anfänge der Freinet-Bewegung. Eine Pädagogik für die 

Revolution. In: Beck, Johannes/Boehncke, Heiner (Hrsg.): Jahrbuch für Lehrer 4, Reinbek, S. 101–

117.  
 



Teigeler, Peter (1992): Célestin Freinet. In: Hellmich, Achim/Teigeler, Peter (Hrsg.): Montessori–, 

Freinet–, Waldorfpädagogik – Konzeption und aktuelle Praxis, Weinheim und Basel, S. 38–49. 
 

Aufsätze in Fachzeitschriften: 

 

Krüger–Potratz, Marianne (1979/80): Das Seminar "Reformpädagogische Strömungen in 

Frankreich: Geschichte und Aktualität der Freinet–Pädagogik" berichtet aus seiner Arbeit. 

Pädagogische Hochschule Westfalen–Lippe, Abt. Münster, Seminar für Pädagogik. Platz der 

Weißen Rose, Münster. 

Preuss–Lausitz, Ulf (1982): Célestin Freinet das Wort geben!. In: PÄDextra: Magazin für 

Erziehung, Wissenschaft und Politik 7(8), S. 20-24. 

 

Wünsche, Konrad (1983): Freibeuter des Sozialismus. 50 Jahre danach – Reichwein und Freinet. 

In: Neue Sammlung Bd.23 (1), S. 81–88. 
 

 


